[image: image2.jpg]



[image: image3.jpg]






       悉曇意義之簡介(之6)
         宇宙萬有阿狣字聲中顯示定與慧

       (本篇文章為張玄祥居士所撰，未經同意，請勿引用轉載，以免犯戒。)  


五、悉曇字母總分類表

目前還未介紹到悉曇五十一字母，僅提到阿狣a字根本音，但為方便初學者能讀得懂下面的說明，所以先把悉曇字母分類表列出，若後文看不懂時，可以先回到此表參酌一下，不然對於阿狣a字與悉曇各字母間關係，真是會不知所云，對於往後學習會有很大影響。下表中摩多(m2t4k2)、別摩多(n2n2-m2t4k2)是韻母，全由一阿狣a字轉音增加出來的，是為增加女聲音。五類聲即五句門，表世間諸法相，每句各有五個字，總共廿五個字母，每句門第一個字是代表字門，如迦一ka字門、遮弋ca字門、吒巴6a字門、多凹ta字門、跛扔pa字門…。每字門第五個字是大空、重空音，是指菩提證門，如仰小{a、孃及#a、拏仕5a、曩巧na、莽亙ma。最後是遍口音有九，野伏ya、囉先ra、…等，若加上濫孬lla3則為十。請記住此分類表，才能體會往下有關悉曇義理奧祕及各字母間之說明，才能充分掌握悉曇的學習，請要好好記住。
[image: image1.png]SRR

I
i

g e 12 | o o | (0
"ls)e|o|2|8|5[3|2| 53
I P e e e e e
i o 2 s e
wlElel=|2|e|Elele|E]2| £l e
K g || |v| o |7 |s v ||
5 e ey e o e
BB EERHEE
ez el e |wle ool
REEQE
] || —|—
%&«:«n\&\
o B[ B[] ] e e e
o|w|-|-|3|5|o|w||2|El5
B e |30 s so |5 | | o to b9 e





六、十二轉音增加字─不離阿狣字本音
阿狣字一字是宇宙根本音、男聲音，但一阿狣字正紐、旁紐(抝音、轉聲)，可產生共十二轉音，其中四音為男聲音，八音是為女聲音。男聲音為阿狣a、阿引玅2、暗珃a3、惡珆a`等四音，女聲音則有伊珌i、伊引珂1、塢珈u、污引珅9、曀珫e、愛引玿ai、汙珇o、奧引玾au等八音。以上總稱之為十二音，即是阿狣字轉成十二韻母聲，一音衍生成十二音，一即十二，十二即一音，此理論在五十一字母學習時再仔細解說。(註：記得所有古漢字都要發中古音，即河洛音或現在的閩南音、台灣話)

另有別摩多(n2n2-m2t4k2)音為紇里 4 (ri)、紇棃 } (r1)、 8 (li)、嚧 p (l1)等四音亦屬女聲音，故韻母是由上述十二音加別摩多四音，總稱之為十六韻母聲，即十六母音也，惟四別摩多中僅紇里 4 (ri)較常用到，其他三韻母較少被用到。記得韻母(母音)能自己發出聲音，而聲母(子音)不能單獨發音，一定要與韻母(母音)組合成字時始能發音。如旒k(子音)不能發出聲音，結合十二韻母任何一音始能發出聲音，以迦一ka字例，具有八轉十二音，即是迦一ka、迦乙k2、丁計ki、七雞k1、矩乃ku、九k9、雞了ke、蓋二kai、俱人ko、俱儿kau、欠入ka3、却八ka`。迦一ka、迦乙k2、欠入ka3、却八ka`字音是男聲音，另八字音丁計七雞乃矩九俱了雞二蓋人俱儿俱，皆是女聲也。

悉曇字母中隱藏著無上佛理，密教真言行者不能不知，不是只會唸咒音，就是在持咒。持咒略有二義，一者持咒之聲能與諸佛三身相應，其深秘密義尚不知；另要持悉曇字義，持字輪、持咒前，體會各悉曇字義，再觀自己心行，有為罪業、習氣、心病中，要讓自性回歸入無為空體中。每一個悉曇字形與字聲都含有空有二義在，以上述迦一ka字來講，迦一ka為業，造業、行業之意思，迦一ka中有阿狣a音，阿狣a字者本不生義、不可得義。故《大日經疏》云，梵字十二聲中第一是本體(即阿狣a)故名為空，可以說五十一字母中，除上述轉成十六音母音外，卅五字母世間業還是歸入十二聲中第一本體阿狣a字，故名還是入空。所以世間造一切業緣，皆歸於空無，歸於第一本體阿狣a字，故說全是名為空。當您觀字輪、讀咒語前，當思各字母義理，法起是因緣法，最後導入空義、是為無相義。

這裡再提真言行者持咒中，除要觀想本體阿狣a字聲中之空理外，有些字還有隱藏著大空、重空義理在內，此點非常非常重要，除義理外讀音也不同，可以由古德用不同漢字來表示而知之。何謂大空、重空？大者是指比阿狣a字空理還大，空就是空，已沒有何物是謂空，怎能比大小？大空就是說有為法中觀無為想，就像您持咒中無持咒想，無求無願地專心持咒，雖做有為事，不作有為想、亦不作無為想，這就是大空，也就是把空也空掉，即是所謂的無相觀、實相觀理念，這叫做大空。又因把空執再空掉，空其空，故又稱重空。前者所述者阿狣a字本是空理、本不生義，而迦一ka字聲中有阿狣a聲，本亦有空理在，悟得、證得此道理者是聲聞聖人；後者有些特別字隱藏著大空、重空義理在內，悟得、證得此道理者是為菩薩，或為菩薩摩訶薩。

如上說明，空與大空、重空在咒語中怎麼來認識？以上述迦一ka字為例，迦一ka中有為業時內涵有空理，故知第一字音一ka字中有空，此與十一字音點空入ka3，兩者中都有阿字狣a，故都有空理在其中。但十一字音點空入ka3字，多了一個m，紐轉音成為3，這m是指摩亙ma字，但也是指莽ma (加3鼻音)，前者是一般空體之阿狣a音在內，後者是ka+a3，a聲本是空，揲a3點又是空，即是把空也空掉，是稱為重空、大空。

一ka字與點空入ka3除上述空理外，有何其他分別呢？契經云兩字空體雖同，因果是有別的，初阿狣a為因，後a3為果故也。若問其空體同為初因，後之果別為何？此大空體中有菩提心、菩提果二義，菩提心為初字一ka，菩提果為後點八ka`(第十二字聲，涅槃果義)，是其同別之意也。

《字輪品》云：「秘密主！有遍一切處法門。秘密主！若菩薩住此字門，一切事業皆得成就。初阿娑嚩(註：阿狣a表佛部、娑屹sa表蓮花部、嚩向va表金剛部，入阿狣a字門，一切諸法不生，是法身義；入屹sa娑字門，一切諸法無染著，是蓮花義；入向va嚩字門，一切諸法離言說，是金剛義。字輪品中，以此三字統攝百明，意在此也。)，次迦一ka等二十字(註：五句門各五字之前四字，前二字為女聲音，後二字為男聲音，詳往後細論字母介紹)，次野伏ya等九字(註：遍口音)，次伊珌i等十二字(註：十二轉音如上述)，次仰小{a、壤及#a、拏仕5a、曩巧na、莽亙ma五字也。(註：五句門各第五字大空音)」《大日經疏》亦云，第一阿狣a字，即是菩提心體，次有迦一ka、佉几kha、俄丫ga、伽千gha、仰小{a等五音，皆取前四字，各除第五聲大空字音，非男非女聲音，具有五處發聲後轉鼻音。次又取也伏ya、囉先ra，乃至乞叉朽k=a，此皆是男聲音。

七、阿字遍一切定慧等聲字

阿狣a字本不生義，阿聲化成無量世間聲，悉曇字聲中隱有顯示定與慧者，真言行者當學定慧等持，不得偏於定門或偏於慧門，而各悉曇字母中，定慧各有所本。然而如上述悉曇字者梵有二音，一名阿剎羅ak=ara也，是根本字也；二者哩比鞞，是增字也。

根本者即是本字，如阿狣a字最初二音(短長二音)，是根本也。次從伊上珌i、伊珂1至烏珇o、奧玾au凡十二字(含別摩多四字)，是從根本所生出，故說是增加之字，此等悉皆是女聲。而其根本阿狣a字是男聲也，男聲是惠(慧)義，女聲是定義也。

其根本阿狣a字遍一切處，次諸增加字亦有遍一切處，惟根本、增加等字不相異也，皆以根本字體為本，而變成加點或畫，是故根本、增加是為不一不異，猶如器中盛水，因器持水，水不離器，此根本與增加字亦如是，更相依持能遍內外也。遍內外即能與諸行法相應，首與字相相應，不違一切法之自性。次與行相應，是為與定慧等行相應。再次與理法相應，即能安立、非安立等二諦之理相應。再而與果相應，即能得無上之菩提果。最後與諸機相應，即謂既得圓果，利生救物，赴機應感，依病與藥相應等等。
是故相應是為瑜珈行，瑜珈行者梵音瑜衹(yogin)，即是阿字義，故說相應即是瑜衹之義也。非但阿狣a字遍一切處，從迦一ka、佉几kha等(五句門)，乃至沙屹sa、訶成ha(九遍口音)，亦遍一切處。何以故？此等皆是有根本音，甚且其根本音即同於阿狣a字。如迦一ka字等，各各有從生增加之字(十二轉音生)，如迦一ka字中，即有計、雞、矩、俱、雞、蓋(丁ki、七k1、乃ku、九k9、了ke、二kai)，俱皆是女聲也。然於迦一ka字體上加於畫，則成增加之字，體是惠(慧)，而加是定，定惠相依持，二合而為一，其體不失，止觀雙行亦遍一切地也，增加遍於根本，根本衍於增加，滋生遍於種子，種子亦遍於資生也。


(1)智慧字母：契經云，凡字輪文約為三分，此三分初學習悉曇者要先記起來，初阿狣a字為一分，次迦一ka乃至二十字(註：五句門前四字，合成廿)為第二分，次也伏ya字，乃至訶成ha字(遍口音字是)為第三分，除去乞叉朽k=a字，由因此字是迦一ka加娑好=a成乞叉朽k=a，已重故也，謂有迦ka、娑=a二聲，故重也。其次以上所提皆是智慧字也。

(2)三昧定字母：其次有伊上珌i、伊珂1、鄔上珈u、烏珅9、愛玿e、愛引玿ai、惡珇o、奧玾au等八字韻母聲，加此八字即成就三昧(定)，皆是三昧(定)聲也。

(3)定慧等持字母：其次有我魚可小{a、若而可及#a、拏仕5a、曩上巧na、莫慕可亙ma此等五字遍一切處，即入咒語各處中，此五字謂遍於定惠(慧)中也，悟得證定慧等持義。

因字輪、咒語中遇此五字時，即同該字上頭有點揲是也，故說此五字有三昧定、亦有智慧意，與一般五句中各字母加上空點同，《阿闍梨真實智品》說，故此二本是相同是也。疏第十七云：然字者梵有二音，一名阿剎羅ak=ara也，是根本字也。二者哩比鞞(意為從生)，是增字也。
八、慧定證門一切法都歸入一阿狣a字
阿狣a聲字為一切聲字之本體中，是至要，故重別攝之。《具緣品》云：云何真言教法，謂阿狣a字門，一切諸法本不生故。迦一ka字門，一切諸法離作業故，婆矛bha字門，一切諸法有不可得故，野伏ya字門，一切諸法乘不可得故，訶成ha字門，一切諸法因不可得故。秘密主！仰惹拏那麼(大空五音仰小{a、惹及#a、拏5a仕、那na巧、麼ma亙}，於一切三昧，自在速能成辨諸事，所為義利皆悉成就。《大日經疏》云：經云，謂阿狣a字門一切諸法本不生故者。經云，秘密主！仰壤拏曩莽，於一切三昧，自在速能成辨諸事，所為義利皆悉成就者，於迦一ka、遮弋ca、吒巴6a、多凹ta、波扔pa五類聲中，復各有五字，其第一至第四字皆是惠(慧)門也。

第五字皆是證門，即迦一ka字門之仰小{a，遮弋ca字門之惹及#a，吒巴6a字門之拏5a仕，多凹ta字門之那na巧，波扔pa字門之麼ma亙，今合說之，梵書以此五字皆同圓點揲，且如迦一ka、佉几kha、哦丫ga、迦千gha四字，增迦一ka至第十一聲(一ka、乙k2、丁ki、七k1、乃ku、九k9、了ke、二kai、人ko、儿kau、入ka3)，皆於字首上安點揲，如第一字入。若欲除去此點，而於次後字上累加仰小{a字等，其字即與有點者(揲)不殊(即相同)，如丱({ka)與入ka3字義相同也，餘十字皆相同此義理也。

又在梵字十二轉聲中，如一ka第一是本體故名為空，即次第二字是行乙(k2)，第三以去以諸畫(女聲八音i、1、u、9、e、ai、o、au)增加者，皆名三昧，第十一其上安點a3是證(ka3)，第十二傍置二點揵a`(ka`) 是般涅槃。若此仰小{a五字等，能遍智慧、三昧聲故，當知即是大空義，是故別說，不與前字相合論也。大空亦名重空，有證空故再除空執之義，是謂大空。《涅槃經》此五字仰、惹、拏、那、麼等亦具明字義，今毘盧遮那宗，寄此五字仰小{a、惹及#a、拏仕5a、那巧na、麼亙ma以明大空，大空是證處無法可說，故但以圓點表之。(待續)
