
 1 
 
 

 如何利用《金剛經》來修行(23-22) 
       --第二十品 離色離相分                                                               釋善祥 阿闍黎  主講 

                                                 (2009.11.01 講於 法爾禪修中心) 

 

四、金剛經經文解釋 

第二十品 離色離相分 

 

(四)如何用《金剛經》來修行 (續) 

我們繼續講這個三段論的修行，【具足色身，即非具足色身，是名具足色

身。】這裡講義第 11頁，修行，現象界裡面是一件事，你要看成它非一件事，

你要修空觀，修空觀的道理上一次已經講了，最透徹的已經進一步解釋的就是

《解深密經》裡面的勝義諦相，你勝義諦相五事都做到了，一定有究竟解脫的能

力，就是【內自所證、無相所行、不可言說、絕諸表示、絕諸諍論】，這就是你

的修行要去做的，少講話、少胡思亂想、少跟人家爭辯，有所見聞覺知心裡面的、

外面的都沒有什麼表示，一個人有感覺但不表示意見，像外交官一樣，外交辭令

無所奉告無所評論，有這種心態，你慢慢修這個心就會死掉，心死掉就不會去應

緣，不會那麼敏感去每件事情都要参一腳，或超靈力的去感覺一下、這邊知道一

下、那邊知道一下，這些問題慢慢就會沒有。 

有的人為什麼會那麼敏感？你就是沒有做到這五項，所以南傳的人好修就是

這樣，把心管好就已經 OK了，那我們北傳的都講理論，又還沒有究竟、又要去

度眾生、又要做事情、又要跟人家交往，你要叫他怎麼做到這五個？也不是不能

做，做到是上上智慧的人。 

像有人昨天來個 mail，雖然他還不懂這五個，他說《解深密經》的勝義諦

相很好，那跟空三昧、無相三昧、無願三昧比較，要怎麼修空三昧?修空三昧就

把這五項都做到了，內心所證，不管證習氣也好，證你靈通力，證你自性的一種

功力，或者是證你五根自性對外境所看所聞，這個虛空依你的修證多大不一定，

小到我們現實的台北市，大到我們一個銀河系到百個銀河系千個銀河系，這個證

的人才知道，那證到如來境界，只有祂知道祂如來境界是怎麼樣，我們是從經典

去體驗一下。 

那這一部分已經很豐富了，【內自所證】是很豐富，豐富之後，你要【無相

所行】，不執一切相，最後面的會繼續再講【法住法位】就等於無相所行。 



 2 
 
 

【不可言說】，不需語言文字去講，在心裡面體會就好了，這懂一下就講，

不對更愛講，【絕諸表示、絕諸諍論】，就是你有聽《解深密經》的話，我們五個

都講完了，所以你更有一個目標怎麼去做，佛法懂得一句、或者一偈已經很夠了，

問題是你怎麼去做到，我們偏偏就是做不到，所以這分五段，前面第一段你多少

就多少，你現在只能斷習氣，知道我還有什麼毛病，如果你有一點靈通力，啊你

有什麼靈通力，這個靈通力是什麼樣子，懂了就好了不要去執著，一執著就死掉

了又卡在那裡。 

上一次講到這第一段，現在第二段【法住法位】，法華經裡面一句很重要的

話：【是法住法位世間相常住】，世間相你說它是無常怎麼會常住呢？這邊滅這

邊起，這邊起這邊滅，永遠都是這麼一直依因緣果報在現，這就是【世間相常

住】，所以這個【法住法位】是它因緣果報當下的一個現象，這個現象就代表世

間一個相，你說這下一時空、下一秒、下十秒、下一分鐘，隨時都在改變沒有錯，

如果久一點的是千年萬年才動一點點，動一點點也在動，你看起來是常住，所以

這個法住法位你要進一步的去體會它，為什麼？法住法位意思也就是【真如的異

稱】，真正讓它如其本來現那個樣子，或者它已經現那個樣子你能夠照單全收，

用上面五句話【內自所證、無相所行、不可言說、絕諸表示、絕諸諍論 】，這麼

承認它這個法在那裡。 

如果你有靈通力，內自所證就知道這個法怎麼起，它的因緣是怎麼起，然後

這個因緣世間相常住，住到哪一個時空點又會滅，這個成如來的人，祂的真如就

有這個能力，所以一個法有一個位置，所以你也是一個法，在虛空之間佔一個位

置，你每一天的生活、每一生的依報壽命、福祿壽都是每個人該得的，這些現像

你如果能夠透徹的去觀照到的話，這除非證到真如的人才有辦法認識到世間相常

住就是這樣子。 

所以你在看這個釋迦牟尼佛的本生經也好，或者是律宗的四分律、五分律，

或者是其他的經典一樣，你說這個講故事。調達他為什麼喜歡模仿釋迦牟尼佛？

釋迦牟尼佛如果是說維摩詰居士來了，來了要請他向大家開示對不對？祂說：

「哎呀，我背部有一點酸痛，我要休息一下」。所以我進去休息就是要讓他對大

家開示，這是釋迦牟尼佛一貫的要讓人家對大眾開示的一個做法。 

調達他也學到這一套，他帶的僧團五百個出離以後，他本來在那邊講經說法，

講他的戒律，講他的怎麼樣，後來看到目犍連跟這個舍利佛來了，很高興，他以

為他們來皈依了歸順了，認同他的說法了，結果他講：「哎呀，我腰痛了，我要

到裡面去小休息一下，請你跟他們開示。」當然這個時候名正言順的兩個就開始

講真正的話了，為這些新戒子、新出家眾開示，開示是真正釋迦牟尼佛講的法，



 3 
 
 

為什麼這樣為什麼那樣，你說為什麼托缽的人可以吃葷？ 

後來有人問世尊，世尊說：目前這些出家眾每個人道德水準高，所以你吃葷，

這些眾生願意，為什麼？因為牠有功德啊，牠：「如果我被吃掉的話我可以智慧

功德突增一百倍、兩百倍，我願意不願意啊？」誰願意天天出生這個什麼雞鴨豬

狗的，馬上希望能夠出生做人出生做什麼，我當然願意啊！不懂這個道理。調達

以為說越嚴格不吃肉就是好，釋迦牟尼佛早期在講阿含道的時候，因為他們是認

真在辦道而且福德夠，而且世尊在祂可以隨時超度眾生的，所以當時吃肉不是問

題，是調達提出來以後才是問題，等到慢慢講到方等經了，到最後期講到真正大

乘要持咒了，那時候就開始講眾生不應該吃眾生肉，為什麼？既然大乘發揚的時

候就有大慈悲心，那怎麼可以吃眾生肉？不管牠願不願意給你吃，都不能吃啊，

因為你一吃到眾生肉再持咒，這咒語就沒有用起不了作用了。 

我不知道你們有沒有那麼敏感，昨天有人寫信來說他以前也受過欽因法師的

灌頂，然後唸這個他們的調，剛開始是剛猛然後慢慢慢慢柔和，後來我們法爾提

出的這個調柔和的調。他後面講的是：自性裡面好像有一點副作用出來了！不管

是先剛還是先柔和怎麼樣，都是自己的毛病，咒本來是很祥和的，一個清淨心的

人從頭到尾都不會動，如果一個心不清淨還有瞋心的人，持到最後他會冒火，你

脾氣越壞的越早冒，脾氣比較一點點進去的，你要持了百萬次以後，把它挖到最

深處它還會冒，這火性除非你像如來像大菩薩祂們清淨了，它存在的啊！ 

我跟你們講過我曾經用一個法，正式用法，這法不是結手印念念咒就是用法，

要用心啊，要用怎麼去做，用了以後真的是冒一股火，不是真的瞋心，是火喔！

火一直要冒，辦事辦了，辦了以後這個火怎麼消？要化解！火性就是火性，真的

很威猛，當然你基本的如果還沒有辦法控制這些的話，就是心不淨，瞋心都在啊！

你們認真持的如果沒有體會到這些變化，沒有把潛在的這些瞋心誘起來或是火性

誘起來，火性誘起來會一直熱，你要自己去體會，唸唸唸唸到一點鐘過了就完了

好像不知不覺，還沒有進去啊，你要唸啊，唸十萬遍百萬遍要一直持，把你潛在

的東西挖出來擺平，那這樣你前後唸的時候應該很一致，用完的時候如果真的是

發起火性的時候，還要滅火，把它滅掉！ 

所以這些你都要用真如「內自所證」一個法一個法，法法本來平等啊，但因

為你個別之間的心清淨或不清淨會有不同的感受，感受就是你要修行的部分，正

感受、負感受都是好都要，正感受就是你說喔！這原來是這樣。負感受就是你不

好的，喔！我要補強哪一部分，這麼認真去修。 

有的說我好像還不想修穢跡金剛法，那也沒關係慢慢來，就是你要跨出去要



 4 
 
 

去真的辦事情的時候，你不做事沒事，像我以前如果度眾生不認真跟你們拉拔的

話，我管你們生死，我只要講經講完就好了，現在不是，這個人要把他提起來，

這個人毛病要把他拉起來，這個要教他怎麼去掉習氣毛病，這樣就要用心力，要

用心力事情就多就煩了，那順就順了，不順就反彈了，我什麼事情都要去面對啊，

這個你也從這真如性裡面，這也是一種法，反正你要度眾！ 

這因緣果報我剛剛講得就是說，釋迦牟尼佛跟調達或者其他的弟子，都是千

萬劫之間的一直在輪迴在攪來攪去，所以你要懂得因果輪迴的話，你要去看這些，

好像看故事，但是你要體會。 

我還體會一件事情有跟你們講「法住法位」，你說你瞋心是不是真的沒有了？

如果真的沒有這個法對不對，法住沒有瞋心的法位上，那這多好用？沒有瞋心的

法位建立在一個人，這個人是安忍都不起瞋心，不管被刮被殺被宰他都不動瞋心，

所以你懂這個道理的話，以後你被欺負或者被拿刀砍了、刮啦，有一個人因緣問

你：「你對這個人有沒有瞋心？」你說如果我被殺被刮，我如果都一點瞋心不起

的話，我所被殺被刮的都恢復原狀，還真的霹靂啪啦這樣就恢復了！ 

你看釋迦牟尼佛的傳記裡面多少講這一段話，那不是在歌利王的時候，還有

好多地方都這樣，像他七歲太子跟他父王在流浪的時候也是一樣，他爸爸要殺媽

媽來充飢，因為走錯路了，本來七天可以趕到鄰國去救助，結果跑錯路了跑到十

四天才能走到的那一條路去，他父親為了維持生命，所以要殺他母親來維持他跟

小孩子的生命，這個小太子一看爸爸拿刀要殺媽媽:「你如果要把她殺了，這個肉

我不吃，因為我怎麼可以吃母親的肉呢？」父: 「要不然怎麼樣？」，兒: 「吃我

的肉這樣維持」，後來他爸爸沒辦法，就真的是割他的肉吃，維持他們父母親的

生命，這麼割割割，割到最後剩下一點路了，差不多他也快報廢快死掉了，結果

父母親就丟下他，沒辦法就跑到鄰國。 

結果這個忉利天主知道了就馬上下來，就變成狼要吃他，他已經不在意了，

就差不多這個樣子沒肉了，你要吃你就吃吧，結果那個狼就現出原形忉利天主，

祂說：「你這麼割了餵你父母親，你這樣沒有瞋心嗎？」，他說：「如果我做這件

事情有瞋心的話，被割的就不會現出來，如果我一點點瞋心都沒有的話，我的肉

我的血都恢復原狀。」，結果話一講完就全部恢復，哇！這個多好用啊！ 

所以你這個不怕割不怕殺，你只要不要起瞋心，忍辱的心修到了，然後剛好

有一個因緣，很奇怪喔一定要有人問，自己也不能自問自答，一定要有這個因緣

人家問，你真的沒有起瞋心嗎？你真的不會嗎？你不怎麼樣嗎？然後你借這個機

會講：我真的一點瞋心都沒有，我是心平氣和、我都沒有什麼怨恨、我都沒有怎



 5 
 
 

麼樣，如果這樣的話我所受的傷害都恢復，欸真的！ 

從這裡學經典不要只是看，當然第一次我還不會感覺這有什麼習氣，是世尊

才能這樣，後來看好幾個地方都是這樣子，後來下了一個結論，原來瞋心都滅的

人，你所受的傷害，只要有一個因緣問你說：「你到底有沒有瞋心？」如果真的

說沒有的話，也真的沒有才會恢復喔！如果還有一點點就不會恢復，這表示你瞋

心還有，這個無生法忍的功夫這個是法住「無生法忍」的法位，這個你真如性要

怎麼變很簡單，他該變回來就變回來，你這個紅血變白血，白血再變回紅血，很

莫名其妙的事情都會發生。 

你學佛法學到這個境界的話，你才會提升你的知見，喔！原來很多奧妙都在，

你不要看好像在講故事一樣，看多了就會領悟很多的事情，像這個名相這麼生硬，

也不見得你有時候會學得好，像這故事裡面好幾個同樣一個模式的話，你會思維

為什麼這樣？你才知道，喔！原來沒有瞋心的好處有這麼大，那沒有瞋心這是每

個人一定要去修學的。 

這裡講第二句【真如為諸法安住之位】，不管哪一個法最後都安住在真如上，

這個真如不是像我們這個業力的那種邪真如，是真正的空無，而可以化一切圓滿

的有相的法這才是真正的真如，我們薰習的都是一般的邪真如，邪真如也會如期

的現，因為現的都是不好的，都是我們的習氣毛病，貪、嗔、癡、慢、疑、邪見

這些不是本來真如所具有的。 

你這麼慢慢的修學《金剛經》或其他的經典也好，真如為諸法所現法位的基

本故稱為法位，所以法位是一個法的位子，那位置是哪裡？世間禪嗎？世間禪也

有世間禪的真如，二禪也有二禪的真如，不是都不是，除非到最真正無為真如那

種最高境界，如來禪的真如境界這才是真正法住法位，因為《法華經》是在講菩

薩的境界，很高啦，有的人就喜歡誦《法華經》誦了半天也搞不懂，你要把《大

般若經》把其他大乘經典搞懂了再來讀《法華經》，那每一句都是非常的受用而

且每一句都能夠去變化能夠去應用。 

《宗鏡錄》裡面有一個皇帝所寫的，他收集了佛法他對於這個法住法位的講

法：「言法位者，即真如正位，如《智度論》所說的：『法性、法界、法住、法位，

皆真如的異名。』」 

我們在講這個如來二十一種功德相的時候，你們記得祂有十二種真如性、法

性，所以如來的法性是可以產生一切法的，所以祂要應化眾生的救度，祂化一個

應化身，他要這裡加一條河利益周圍兩邊的眾生，祂馬上就一條河，所以你有時



 6 
 
 

候會覺得這個世界到底是怎麼弄的？ 

你看《地藏經》講的，它就告訴你，釋迦牟尼佛祂的慈悲到哪裡，眾生需要

什麼祂隨時都可以化，這邊沒有水祂化一口井，哪裡需要一條河，祂就化，當然

祂起心動念就成就一條河，哪裡需要什麼東西祂就成立一個什麼東西，你說這邊

很多的樹木山野要讓畜牲去居住鳥類去居住，祂這裡就加一座山，如果你沒有學

到佛祂們的神通變化，你會懷疑那麼簡單嗎？現在我覺得這個根本就是九牛一毛

的功夫，我相信祂要做什麼都可以，何況諸佛祂是不打誑語的！ 

法界裡面六道之中，祂為了度眾生，祂也可以等流身的化現在各個法界，譬

如說他化現一個菩薩在很多菩薩的地方，要度菩薩階層的眾生，化一個聲聞乘的

和尚現比丘相要度那些聲聞根基的人，化一些動物在各各動物界裡面去度眾生。 

所以我們在看世尊的這些長文裡面它都會講到，祂帶了五百個比丘，永遠都

跟著祂，一下子是鹿、一下子是鴨子、一下子又是什麼……。祂不是只有在人的

層次去化那些，祂化做動物，比如說祂化做燕，做燕王，燕王牠有眷屬五百個，

然後就飛飛飛，有一天被人家抓住了，用網子，然後牠菩薩心，牠不敢叫，因為

牠的這些五百隻燕還在吃東西，等到大家都吃飽了牠才跟牠們講，我被羅網網住

了你們趕快逃啊！然後霹霹啪啪大家都跑掉了。 

只有一隻燕牠永遠都不跑的，牠都跟著牠：很可憐啊你脫離不了，盡量掙扎

吧！我在這邊幫你啊。掙扎不了，獵人來了，古代這些動物靈性很高都會講話，

看這個如果你有時候起懷疑心的話，這個動物怎麼會講話？我們道德水準很高的

這些生物，每個都可以講話的，你會覺得很奇怪好像是童話故事一樣，其實真的

是這樣，然後這獵人來了，他抓著燕王（這是燕王），旁邊沒有跑掉的這隻燕子

就跟他講:「你不要殺牠，你放牠，我來替代牠。」跟這個獵人講，獵人就很感動，

喔！連動物都有這種德行。「這是國王，燕子裡面的王，你要殺，殺我，讓牠走

路。」這獵人就很感動，好啦！那你們兩個我都不殺，既然你們那麼義氣相交，

我也不殺你們。 

然後這個燕王牠懂因果」，牠說：「你不殺我，也不殺牠，那這樣怎麼回報你

啊？」，他說：「我不要回報，你們走走走走。」，「這樣好了，麻煩你把我們一邊

一個抱著，抱到國王那邊去。」，他說：「抱到國王那邊幹什麼？」，牠說：「去了

你就知道。」。 

結果在半路上人家看到，喔，這兩隻燕子很漂亮，這養的肥肥胖胖，就一直

出錢，所以這價錢就越來越高，價錢高到幾千好像在飆的一樣，這個人他本來就



 7 
 
 

不賣，後來就沒有賣就到國王那邊，守衛的就說：「你要幹什麼？」，燕王就講：

「我要求見國王！」，守衛:「這燕子要求見國王，稀奇稀奇啊！」，他就進去通報

了，國王覺得很稀奇，想說就聽他講什麼，「好，進來！」，結果獵人就抱著這兩

隻燕子進去了，然後跟他談道理，談這個佛法，談怎麼樣，國王覺得很受用：

「你們是怎麼被抓來這裡呢？ 」，牠就講過程給他聽，他也很感動，他說：「那你

們要什麼東西？你講那麼高的佛法給我了解怎麼修行，怎麼統治國人怎麼樣」，

牠說：「我什麼都不要，但是拜託你一件事。 」，「什麼事？ 」，「把我們帶來的這

個獵人，你要給他好處。 」，就這樣兩個燕子就飛走了。 

像這種每一世每一界都有這個佛或者菩薩化在各個法界裡面，所以雖然世界

我們道德水準越來越趨弱沒有錯，這是必然現象，但是每一個法該好的該怎麼樣

的隨時都在變化，在變化之間的一剎那是它法住的時候，它就變化變化變化，變

化到最後滅了，所以法起、法住、法滅，滅了以後就空，所以成、住、壞、空，

再成、住、壞、空，法界一直這麼在變，在變之中世間相是不是永遠都是這樣子

的？你看今天張三死掉了，明天李四死掉了，但是今天同時王五出生了，這些現

象世間相無常，無常是無常對啊，是個別來講，但是對整個宇宙對整個現象界來

講就是這個樣子，對個別來講才有是張家、李四、王五啊，那如果把這些分別心

拿掉的話，世間事是不是這樣子？反正這個人死了那個人生了、那個人死了這個

人生了，世間的事情就是這麼樣，每天過的生活、每天發生的事情、每天怎麼樣

都是一直在重複重複。 

所以你看經典如果你全部讀的話你會瞭解這些現象，世間相就是這個樣子，

那你還在裡面在打滾什麼？趕快怎麼想辦法跳出來，或者有能力學習到了怎麼來

幫助別人，以後也希望能夠像如來這樣體會真正的真如，所以講這四個法性、法

界、法住、法位這都是真如的異名。 

再下來是講這【道無不在，觸處皆真】，如果你把現象界裡面的事情認為是

痛苦，認為是好像很無奈，那你學佛就沒有學到真正的重點，如果你慢慢體會到

世間相就是這個樣子，每個地方你要講道都是道，不苦不樂就是這麼一直發生，

這道無不在啊，這麼去體會？這邊張三生了李四死了這種無常，世間相就是這個

樣子，這個木生長了十幾年了二十年三十年了，這個被砍了，生了又滅了這些現

象也是世間相，所以「道無不在，觸處皆真」，你只要抓一個事情來在裡面研討

的話，那佛法就在裡面，這裡面不就是我們今天唱的：「諸法從緣起，如來說是

因，彼法因緣盡，是大沙門說。」簡單講是這樣啊！ 

你要仔細去觀一個事情你就可以從這整個事件之間去學到佛法，不是學只有

被動的認知啊！你既然這樣我怎麼去從裡面去跳出來去解脫出來，這是積極的一



 8 
 
 

面，積極的一面你要怎麼去做？所以我常常說智慧高的人講話都比較靈光，看事

情比較透徹，比較四面八方都考慮到了，有的智慧低的人單面就想那麼一點，單

面想一點你就不完美，所以智慧，為什麼菩薩一直要累積這個智慧？ 

昨天有人說我上班我都不喜歡想東西，公司說要做計劃還要做人際關係怎麼

發展，未來會有什麼展望？還要怎麼樣怎麼樣，那我很煩耶，我不想寫，我腦筋

最好都空掉！這是學佛法學一半，我說一個開悟的人這種空的智慧慢慢具足，本

來就有了，因為你不認識它，一回生兩回熟，你才喔！我原來有這個能力，世間

的智慧一打開也是有，為什麼你們都沒有？過去沒有學智慧啊！ 

我以前不是很聰明，我以前也是沒有放年班是放牛班的邊緣啊，我有開玩笑

跟你們講過故事啊，那個郵差送成績單來，以前成績單都薄薄的一張，那個 60

分以下都用紅筆寫，60分以上用綠色的寫，那個郵差也是很好玩，跟我父親愛開

玩笑，看到裡面很多紅的就跟我爸爸講：「這紅甘蔗好幾枝！」。 

我會認真讀書是高中以後，才當模範生才開始讀書，我真的智慧開顯是 36

歲打開的時候，不是學來的，打開的時候你那個智慧，你看一個事情就十幾個步

驟全部看完了。 

為什麼你們常常會被我罵？你在我身邊就是要學東西，如果這個沒有想到那

個也沒有想到，我不罵你，你怎麼會知道？你從來就認為你做的最好，那不該做

的做一大堆，重要的都沒有去想到，我不罵你，你永遠都不會進步，我罵你，你

才知道：「對啊！怎麼沒有想到這個。對啊！我那個怎麼沒有想到這個。」這有

智慧的人應該都要想到。 

如果一個宰相他在統理整個國政的時候，他都不知道怎麼樣去….，都沒有

預防，這件事情怎麼發展？會怎麼樣？如果這樣的話會有怎麼樣？如果這樣會怎

麼樣？都沒有這些的話你看他怎麼去管理這個國家，你說他要先想到很多的可能

發生的機率，是不是真的發生不知道，但是你就要先想到好幾個地方。 

有時候對自己那時候真的有點可怕，一件事情出現的時候我馬上十幾個念頭

過去了，現在講就是十幾個步驟都排好了，不必這樣子想耶，不用想耶，就這樣

咻一下就過去了，就三個四個五個六個七個八個，……哇!這是什麼東西啊？這麼

可怕！這是天性，天神的智慧就是這樣子，有為法就是這樣子，但是你學佛不是

學這個，如果學這個就完蛋了，又不是叫你來規劃國家大事或者是什麼一個大計

畫，但是你世間的智慧都具足，具足不能用，因為你用了就學不到真正的空的真

如性。 



 9 
 
 

佛法的高明就在這裡，為什麼在《般若經》出現的時候要推翻以前的「有性

教」，阿含道裡面就是有性教，就是你這個真如會有什麼作用，你這個真如會產

生什麼神通，你這個真如會有什麼作用，我講的就在講這一套，一到《般若經》

全部推翻掉了，你懂一下就好了你不要去執著，因為你要學最好的佛法，你要像

佛一樣成就如來，成就如來有什麼好處？就可以救很多的眾生！如果你得到一個

天性，頂多到天上去享福而已，對眾生沒有好處， 

所以大乘佛法到《大般若經》以後為什麼會訓練菩薩《解深密經》也好、

《圓覺經》也好、《楞嚴經》也好、《楞伽經》也好，都在講這個真如的作用是什

麼？這個不是平白來的，是先修空，那你要學空就要觀一切相都非相，這有步驟

的，如果你這一步做不好，你很容易陷入魔境，你要寫文章變文詞魔，你愛講話

變愛講話魔，你愛辯論變辯論魔。 

有的智慧開顯的時候，他講好像很有道理，每個人上台去講演講 1小時，你

聽得頭頭是道，一下來想胡說八道真的，為什麼？因為當初你覺得有道理，所以

世間相用文字去講出來的話都有漏洞，所以才有黑白兩隊在那裡對抗，他這樣講，

嗯！你在電視前面一直點頭，有道理！等到反對的這邊一起來講，哇他講得也對，

也有道理，一個頭一直點，這邊有點那邊也點，點到最後都是胡說八道。 

我們要學習的是那種不經過語言文字的真正的真如性的功用，不是天性的作

用，不是天性的真如，也不是色界四禪天的真如，也不是無色界四空處定的真如，

也不是聲聞的真如，也不是菩薩的真如，我們要的是究竟如來的真如，所以這個

要這麼的去訓練訓練，從具足色身觀非具足色身，是為具足色身。 

這裡在講【執迷即亂】，【世間相常住，道無不在，觸處皆真】，你只要讓

它發生在那裡，有這回事情這個人事物有怎麼樣，你不要迷進去，一迷進去你就

亂了，所以這一句話很重要，客觀的去觀事情，觀完就放下，不是你管的、不是

你要去做的，你就放下，有的如果一執迷就亂了。 

所以為什麼有的人你聽政論節目一樣，聽了以後被煽動了，煽動了以後無聊，

人家這個什麼上法院去那邊搖旗吶喊幹嘛，跟你有什麼關係啊？這就是執迷就亂

了，聽聽可以啊，聽聽最好也是平等性去觀，沒有什麼愛恨！ 

【道非離真而立處】道不能夠離真正的法，真正的法是什麼？上面所講的法

性、法界、法住、法位，這些該存在一個時空點的你要讓它存在那裡，不要很肯

定也不要否定，讓它在那裡就在那裡，這事情發生就發生了，它發生有它發生的

必然性，不發生也有不發生的必然性。 



 10 
 
 

哪一個人該怎麼冥冥之中就定了，這個人要怎麼樣，譬如說你們去受戒，你

說：「你怎麼不去受菩薩戒？」他的程度還不夠，他也不想，所以你乾著急，如

果有一天他成熟了，他想去受了，因緣成熟了，他自己就會去受，所以像這種不

是你一廂情願要怎麼樣就怎麼樣，不怎麼樣就不怎麼樣，冥冥之中很微妙的，你

就依著世間相，依你的因緣果報這麼在運轉，就是這麼回事情。 

比如說這一次你去印度，那麼無聊光看一個圓頂(善祥師父出家)要花幾萬塊？

但是你為什麼那麼熱衷比我還熱衷，我現在好像覺得心冷冷，也沒有什麼高興也

沒有什麼不高興就這樣子啊，很快時間到了也沒有壓力也沒有怎麼樣，要去就去

啊，也許你們比我更興奮。 

還有聽說很多人很傷心一聽就哭啊，也不知道在哭什麼，大概想說一去大概

不回來了，如果一去不回來你哭得有道理，去了還要回來哭什麼呢？換個衣服而

已啊。 

所以這事情要發生，早發生晚發生一定會發生的，本來幾十年前就常常這個

樣子，叫我出家出家出家，但不會想因為小孩子還小，我沒有想到這個，去年你

們都跟我去過了，熬了四個月悶在心裡，這種事情又不能講，悶了四個月到最後

不得不攤牌，攤牌了，攤牌就塵埃落定心也定了，就是出家再辛苦也要再辛苦。 

希望你們聽佛法要聽，做要積極一點，我現在只有一個事情，就做寫文章的

事情，把佛法推廣出去，還有重要的事情就是悉曇的推廣，其他沒有我自己的，

我活著沒有意思就吃飯睡覺，就是做這些事情，能做多少？做幾年幾十年就是做

這個事情，希望你們有一天不是為了說家裡還是為了多大的事業、為多少的錢。 

我現在多了一項煩惱，你們供養很多，我這些不曉得要怎麼去處理，你們以

前供養的，我已經講過了我都不會去動，有的拿到供養法師了，轉供養，因為我

還有錢，本來居士就不該受人供養，心裡我還是有一種執著，那現在如果是真的

出家了，這些錢怎麼用？腦筋告訴我你不要急不要急，很多事情要做啊，事情要

做是要億的不是萬，萬的不夠看，當然都開玩笑的，到底有沒有那個福報？事情

要做多大？所以看未來，下個月以後再從長計議，活在當下，從長計議你們去計

議，我是活在當下比較不會去煩惱，要不然常常就想這些要做什麼？ 

【立處即真】如果非離真而立所處的所面對的境界都是真實的境界，你仔細

去揣摩你的生活，你決定了哪一個時間哪一件事，有時候你覺得該做就是這樣，

不該做你就是不想做或者是做不好，所以不管是能不能立處即真，這不是每個人

都容易做到的，我們最煩惱的就是碰到障礙起煩惱，我最近常常已經建立一個口



 11 
 
 

號，你們要記起來，「心魔淨即降伏外魔。」，我們心有問題，所以外魔才會得逞，

你心如果淨了，心魔嘛，外魔滲透不進來，這包括業力、包括障礙、包括有為法

的傷害、包括業力的牽引、包括有時候你度眾生招來的這些，都一樣的，會影響

到你的身心，如果你的心不怕死那你就可以克服外魔，你的身也不怕死那你就能

夠降伏外在的東西。 

最近在發燒，莫名其妙的發燒，也不會咳嗽也不會流鼻涕，真的不是禽流感

也不是什麼感冒，就是一直發燒，我本來不想理它，以為扎扎針它又降下來，明

天又來！有一天就 39度，下午休息好了一量 39度，我不是擔心我身體受不了，

會擔心出不了海關，到時叫你下來下來！糟糕了 40個去 39個（眾笑），那怎麼

辦？那時候才緊張啊。不去看大夫不行啊！陳教授去看了有沒有好處不知道，反

正他就給你扎扎針放血，然後放大椎穴放至陽穴，我知道怎麼放，為什麼？因為

他點了 12下因為嗒嗒嗒嗒….，打了一個圓圈，我叫阿蝶照相下來，我知道那個

地方是放很高溫的時候救人的時候一定要放的，大椎穴也是一樣，這兩個穴道，

一次點四下，那個刀不是那個針喔！刀你要會用會刺痛刺痛然後再用我們拔罐那

個吸，吸起來血不多大概兩 CC左右。 

先不論管不管用，回來睡覺我就在那裡打妄想，在《解深密經》還是什麼，

我跟你們講過：這個火性起來了，如果用水性交融是怎麼交融，把水性融合火性

那不是不會熱了嗎？想了半天一個多小時，然後念頭就一直在這裡面轉，好像造

句一樣，那個很多，現在想的都忘記了，但是當下就知道這兩個把它融合在一起，

身體就不會發熱，真的那天以後就慢慢慢慢因緣具足了，扎針也扎針了放血也放

血了，用心力想通了慢慢後來就好了，第二天慢慢慢慢就恢復正常，量幾次都 36

點多現在，這也是一種經驗啊！ 

所以你只要心不怕這樣不怕那樣，外面的障礙就障礙不了你，這是心魔，每

個人都有心魔，你所願意、期望、害怕、得失都是你的心魔，你一概放下什麼都

不管啦，什麼生生死死啦，什麼未來要發展不發展，什麼事情都不起念不能動念，

不能動念，不是心淨了嗎？心魔都淨了，你外魔怎麼可以滲透進來？他就是利用

你一點點的執著來作文章，說穿了就是這麼一回事情。 

你的業力也是這樣，你的這個冤親債主也是這樣在作弄你，這些魔、毗那夜

迦、魑魅魍魎也是這麼在捉弄你，所以要降伏外魔不是唸大悲咒跟他對抗，不是

念什麼咒跟他對抗，是真正面對你心裡面那個心魔把它控制，所以這幾天有時候

進入那個魔境的時候都一直提醒這一句話！「不要動心！」最近連去聽什麼咒語

也不聽了，以前都是心裡面有一點不舒服，聽聽這個「佛頂尊勝陀羅尼」然後事

情就解決了，現在連這個也不想去聽了，就直接心控制！進入真正的真如法位上



 12 
 
 

讓它不動，既然自己都不動了，外面怎麼動的了你？因為你自己內心先動所以外

面很容易動到你，知道嗎？ 

那你要不要把心全部考慮清楚了？錢也不要了、命也不要了、房子也不要了、

什麼都不要了，那還有什麼可以把你打倒的？沒有！如果你還有期望，我現在是

想活也不想活了，故意想死倒不至於啦，但你要我死，我就不怕了！不怕的時候

大家都怕你，你越不怕死大家都怕你，怕你真的死掉，所以用死來威脅你，沒辦

法啦，我死，死最好，我剛好休息！他當然沒話講了，所以我們的心魔要清淨，

什麼都要圍堵的沒有需求！沒有逃避！沒有得失！等等的都沒有的話不害怕，外

魔怎麼會來讓你起作用？起不了作用！有是有啊，但起不了作用，所以這個很重

要。 

在《大梵天問佛決疑經》裡面這一部經稍微這麼瞄了一下，真的很受用，為

什麼？因為它講的很確定，其他的都是在講……，像這般若經講一大堆，實相觀

啦，這個觀它無所有不可得，講了半天，不如簡單明瞭說你的心病魔到底心魔有

沒有，如果沒有，其他就沒有魔啦！那什麼還有魔？就是你心有問題嘛！把你心

的問題把它先控制好！那不就是 OK啦！所以以後對什麼事情就這麼輕易地解決

了還有什麼煩惱？瞻前顧後，不必！都放下！要怎麼樣都好，這個是真正解脫的

境界。 

你們要去做要去學習，這樣你們有一天報告也可以寫說我碰到什麼事情，我真的

就是這麼把心魔都一個一個拿掉，我在那裡擔心什麼？擔心台幣漲啦、美金貶、

還是擔心頭路沒有了會被資遣、還是什麼？如果有擔心就趕快擺平，沒頭路！沒

頭路就不要吃，更輕閒，台幣貶值，我存的錢都越來越不好，不好就不好，有飯

吃就好啦，要不然出來拖缽也有啊，是吧？最近我一想到南傳就很想出去托缽，

不知道我在台灣能不能托缽？我走一走到阿香家裡應該可以托缽（師笑 ），排一

排就到我們自己的家裡，阿香家這個什麼……（師笑 ），這個某某人家、某某人

家一定有人可以……（師笑），過過乾癮，因為有時候一進到像這樣的心態，有

一點想回到過去的生活，很想啊！這累刧腦筋裡面所種的種子，很微妙的。 


