
 1 
 

   試解《解深密經》的奧祕(2-62) 

        勝義諦相品第二                               釋善祥 阿闍黎 主講                                                                 

                                             （2009.09.09 講於法爾禪修中心） 

 

二、勝義諦相品(續)  

   【法涌！我說勝義不可言說，尋思但行言說境界。】(續) 

 

同法異喻云，依此因明用語，於因明對論中，敵者（問難者）在駁斥立者（立論者）

時，以對方所引證之同喻作為自己之異喻，並以之攻擊非難對方，強說對方犯「不定過」，

然實為敵者自己違犯此異法相似之過。例如佛弟子立「聲是無常（宗，命題），勤勇無

間所發性故（因，理由）」之論式，其同喻為「凡勤勇所發者，皆是無常，譬如瓶等」，

異喻為「凡是常者，皆非勤勇所發，譬如虛空」。敵者欲破斥之，遂謂：「虛空是常，非

勤勇所發；聲是勤勇所發，即是無常。瓶是無常，有質礙；聲既無質礙，應是常。又瓶

是無常，無常之法必有質礙，則可反顯『聲無質礙』，故聲應是常，由是汝犯不定之過，

而以不定之故，究竟以汝『所作性』之因，據瓶為同喻而成立『聲是無常』？或如我以

『無質礙』之因，據瓶為異喻而成立『聲是常』？」蓋於因明各種規定中，異品須具有

「遍無性」方能反顯，如敵者所舉之異品「瓶」雖以有質礙之故，縱許反顯「聲是常」，

然其「質礙性」僅與宗賓詞之「無常」具有部分異品之關係，而異品中復有心、心所亦

有部分關係，為無質礙性，是無常，亦可用以轉證「聲無質礙，聲應是無常」，今敵者

僅以「瓶之質礙」證成「聲為常」，而不以「心、心所之無質礙」證成「聲之無常」，係

由於缺乏因三相中之「異品遍無性」而令自己之論點無法確立，故亦無從據以駁斥對方。 

 

第二份講義第 17 頁，談到這個因明的問題，這是辯論的。那我們學了三個東西，

一個是辯論有主題，不管是立論方或者辯論方，同意了以後，依著這個「宗」，宗就是

主題；然後取這個「因」，因就是理由，主題列出來以後，要說明它的主題內容，所以

這個是理由；完了要舉例，舉例就等於在辯論了。你舉例的正面的，或者舉例的錯誤的，

或者舉例的反面的，都依你的智慧跟理解程度去發展。今天我們繼續再了解一下，在因

明裡面呢你們稍微能夠懂得他們在講什麼，有一天你可以去探討這因明的時候，這裡面

就很廣博的去討論這些問題。 

 

    我們看第 17 頁的中間這一段，同法異喻，同樣一個說法但舉的例子不一樣，有時

候你舉的不得當的話，那就會給人家抓包。所以這個舉例很重要，沒有搞懂以前，你常

常都是抓錯的例子來說明，結果你所要講的不是這麼回事情，反而自己打自己嘴巴一樣

的。這個同法異喻，裡面說，依此因明用語，於因明對論中，敵者就是問難的人，也是

我們說反駁的一方，在駁斥立者，就是立論的人，就是正方的時候呢，「以對方所引證

的同喻作為自己的異喻」，你舉正面的譬喻來作為反方他的不同的立論，異喻就是不同。

如果有錯，『並以之攻擊非難對方，強說對方犯「不定過」。就是說你的說法，本來你的

立論是這樣啊，但是你所舉的不一樣的譬喻，卻反而是偏離了你所立論的主題，這樣就



 2 
 

是「不定」，「過」就是錯誤。這種你要經過幾次的訓練以後，你學這一段你自己有時候

要打坐的時候靜下心來思惟，然後自己舉幾個例子，然後自己當作正方，那看辯方或者

反方他是怎麼花招、怎麼解釋，這樣你可以理解因明辯論的過程是怎麼樣子。 

 

「然實為敵者自己違犯此異法相似之過」，如果辯方他說你是犯了不定之過，其實

也是敵方自己違犯了此種不同說法的法相，他搞不清楚，以為相似，這種過錯。所以這

個文字上敘述很難去理解，那我們舉例子，他這裡有舉例子的話，說明你就可以了解。 

 

 例如佛弟子立「聲是無常」，上一次我們講「聲是無常」這個立論。為什麼呢？因

為一切聲音是有為法，有為法它不能常住的，不常住，所以它這個緣滅了，同時它的法

也滅。所以立論如果是「無常」，「聲是無常」這是立論，宗旨、主題，假設是這麼講的

話。「聲是無常」是命題、是宗，「勤勇無間所發生故」，「勤勇」是寫舉例的人，你也可

以說某某人啊，這裡只是寫這種論說的人，辯論裡面的一個人的名字，「勤勇無間所發

生故」，因為沒有間斷的在說話，所以這個聲音它所發出來的都是無常，因為它一直無

間斷的在發生，無間斷的發生。所以這個聲音呢，就不斷的在發出，不斷的發出等於是

永遠沒有完沒有了一樣，一直在講話。像上課一樣，我一直在上課一直在上課，除非是

下課不發音了，不然這個聲音就是一直在發聲，聲音一直出去不間斷。無間斷的發生，

這是因，理由；聲是無常，這立論、主題。主題是「聲是無常」，然後勤勇無間斷的發

生，也可以講這個”聲”，發聲，因為他不間斷發生的這種理由，所以這個聲是無常的一

直在繼續下去。那你要講譬喻，最後要講譬喻。 

 

其同喻為「凡勤勇所發者，皆是無常，譬如瓶等，那如果正面的譬喻的話，其同喻

者，「同喻」就是正面的相同的譬喻。同喻、異喻，這兩個名詞是不一樣的。「同喻」的

話呢，他要繼續說明聲音無常這一件事情，所以用相同的例子在舉例說 : 勤勇所發的皆

是無常。 

 

    那相同的譬喻，「聲音是無常」，譬喻他舉說：譬如瓶，舉例說這個瓶子等，意思是

什麼？無常。為什麼瓶子也是無常呢？「聲音無常」是立論，那相同的舉一個世間法的

相來講，它也是無常。為什麼？因為這個瓶子打破了就不是瓶子，那瓶子完全的時候，

它就是有為法的一個相，跟勤勇所發的聲音也是一種有為法的相，這些呢都是無常。 

 

那如果你用相反的譬喻來說的話呢，那無常是有為法，你要舉相反的不同的例子就

一定要舉空啦，要舉無為法啦，舉無為法、空來講。如果是舉的不對、不得當的話，你

就會輸掉了。所以，「異喻」你要舉不同的，能夠拿出它的這個，圓滿其說的，如果說

的不好，你就會被辯方敵者來斥破。 

 

比如說他這裡講說，異喻為「凡是常者，皆非勤勇所發，譬如虛空」，因為勤勇是

發聲啊，發聲是無常，所以他這裡立論：「凡是常者，非勤勇所發」，那這個常就是「空」，

所以皆非勤勇所發，譬如虛空。他這個異喻是這麼講，那這個問題就來了，如果辯方敵

方要破斥他的話呢，他說好，你說「凡是常者，皆非勤勇所發，譬如虛空」，因為他在



 3 
 

說話，所以說話是有為法，有為法是無常。那反過來講凡是常的話，就不是說話的人在

發的，譬如說虛空，不是它發的。那你懂得佛法很微妙的，有為、無為兩者是合一的，

所以你這一句話就會被人家抓來詰難。 

 

他會說「敵者欲破斥之」，所以說「虛空是常，非勤勇所發；聲是勤勇所發，即是

無常」。「瓶是無常，有質礙；聲既無質礙，應是常」，聲音是沒有質礙，那你拿舉例的

瓶子是無常，瓶子是有質礙，質礙就是有物質形象，有一個物體、有一個重量的。那聲

音有重量嗎？所以既然聲音是無質礙，那應該是常啊，為什麼？因為虛空是無質礙，所

以虛空是常。然而「又瓶是無常，無常之法必有質礙，則可反顯『聲無質礙』，故聲應

是常」，這種是強詞奪理的，那你不能說他不對，因為你舉例的立論就是說「聲音是無

常」，那聲音又舉這個有實質重量的瓶子來說是無常，所以瓶子是有實質的重量，聲音

是沒有，那這樣兩個都是有為法沒有錯，但是一個是有質礙，一個是沒有質礙。沒有質

礙的一般來認知就是虛空嘛，所以聲音應該是沒有質礙，沒有質礙應該歸入於常，常就

是虛空。但是瓶子你又說是無常，所以無常之法必有質礙，則可反顯出「聲無質礙」，

所以應該是屬於常。「由是汝犯不定之過」，你說法前後有毛病，”不一定”的毛病。 

 

   「而以不定之故，究竟以汝『所作性』之因」，因就是理由啦，自性有所作為，自性

有所起功用，「據瓶為同喻而成立『聲是無常』？或如我以『無質礙』為理由，據瓶為

異喻而成立『聲是常』？」 這樣到底對不對啊？這個就有毛病，所以毛病之中就顯示

你的理解、你的舉例不完美。所以因明在辯論的話，只要舉出例子不適當，或者甚至於

一開口就輸掉了。所以常常先發語的人，就一定是敗的一方。 

 

像釋迦牟尼佛祂對佛法理解很清楚了，有一些外道要詰難，祂都是一下子四兩撥千

斤就把他打敗了。有一個外道來說：「我一切法無執，沒有執著！」我們講一切法無住，

一切法無執，講起來一切法無執是沒有錯，那世尊就問了：「那你不執著一切法，這個

無執，到底有沒有執著？」哇！這就完蛋了。所以這個呢，後面有舉到這個《維摩詰所

說經》，《說無垢稱經》也是這樣啊，各個聖人各說入不二法門是什麼，結果這個大家講

了一大堆啊，我是怎麼進入不二法門。到最後文殊師利菩薩說：「所謂不二法門者，不

能用語言文字說，不能怎麼樣怎麼樣…」祂是用文字來敘述那個境界沒有錯，後來文殊

師利菩薩就問這個維摩詰居士：「那你的不二法門是什麼？」這個未來的補處佛，兩個

都是未來的補處佛，維摩詰居士根本都不講話，一講話就落入窠臼裡面去，所以既然是

不二法門，是不能用語言文字說明的，那祂就閉嘴不講話，默然。 

 

所以我們說學佛法，到最後都是不講話的，這才是能夠解脫，才是清淨。但是你為

了度眾生不講話不行啊，眾生不了解佛法是什麼，所以你要把懂的就是要講，講完了不

要去執著，學這種勝義諦相。但是在辯論之間呢，在勘驗你到底體會多少的時候，這個

因明我們也要懂。人家怎麼勘驗你的？人家怎麼鑑定你修得好不好？如果你嘴巴光會講，

但實際上人家一問就完蛋了，這就是表示你對佛法理解不夠。 

 

  以前我也講過有一個比丘尼，她證到這個心清淨無為，結果去參訪一個禪師，然後



 4 
 

她繞這個禪師三匝以後，然後就要退去了，也不言說，不說話，表示她修得清淨無為。

參訪是參訪，沒話可說！我們常常有時候去參訪的時候要問什麼？沒有話可以問啊！你

真正開悟的人他是不想問問題，因為把問題看成不是問題。你現在不懂，過一陣子就會

懂。但是過一陣子是多久呢？也許一晃就三十年，三十年才搞懂，但是你一問也許當下

你就懂。所以這個比丘尼繞完了她就要出去，這個禪師馬上抓住機會考她啦：「大德，

你的衣服拖曳在地。」衣服太長了，在地上拖曳，就是拖在地上了。她馬上回頭看一下，

哇！糟糕！這一看就等於被人家抓包了——你還是動心！如果妳像剛剛進來一樣，那麼

大搖大擺的都不執著一切法、不執著一切相，繞完了出去，你講什麼話我都不管你呀，

這個真的是不被勘驗倒掉了。其實這個是一種變通的一種互相詰難，真正修佛法，沒有

這一套也不是說不行，反正你知道空，你知道絕對的空，你知道相對的空，你知道這些

理論以後，玩不玩這些遊戲呢，其實沒有什麼很必要。 

 

   在婆羅門教裡面，這個《因明入正理論》，這個呢還是他們都是要學的，互相辯論，

看你佛法懂的對不對。所以這個仔細的敘述，你就可以了解，這個聲音沒有質礙，瓶子

是有質礙。聲音是無常，那瓶子無常，從有為法來講是對。如果他說聲音沒有質礙，跟

你舉的例子，瓶子跟聲音兩個是不搭調的，一個有質礙，一個沒有質礙。那照道理來講，

這聲音沒有質礙應該是像虛空一樣，所以虛空是常，不是無常。那這樣反問過來，你就

無話可說。這個就是詰難的，你犯了不定之過。 

 

那不定之過，聲音之常或者瓶子無常，都好！一切法都是「所作性」。「所作性」就

是這個自性所應的。我們常常在講自性所應緣的話，這個又要辯論了，如果你自性所應

緣，這個立論對的話，那有的阿羅漢祂自性不應緣了，那你這樣你說舉例：「阿羅漢自

性它不應緣，所以祂可以解脫。」 

 

這個畫出來，比較大家能夠懂一下。「所作性」，一切法都是自性所作，這是宗、主

題；然後你舉了這個因、理由，「自性應緣」。所以所有自性應緣的呢，都是自性所作。

那你舉的這個「同喻」，相同的譬喻，如果是說這個我們自性，色界四禪，應這個四禪

之境，四禪之境大家了解了，初禪有覺有觀，二禪喜俱禪，三禪樂俱禪，四禪一境性，

這些都自性應緣的，這是直接的。那如果「異喻」的話呢，人家問你了：「阿羅漢到底

應緣不應緣？」阿羅漢也有自性啊，那自性它應緣嗎？如果應緣就不是阿羅漢，如果不

應緣那就違背你的立論，這個立論就不對了。所以這種等於是有一點是抬槓了，境界跟

這種立論是不能夠談得來。如果你的境界很高，整個佛法都懂的話，你這個像三歲小孩

子一樣在辯論、強辯就不對！那你說：「阿羅漢不應緣。」立論是對的話，那不應緣，

但是祂的自性呢？不是主動要應緣啊，祂也可以什麼？我常常講的，祂可以見照虛空世

界、三千大千世界。我不看了，但是它自己都看到了，那怎麼辦？我不是主動地去看。 

 

像如來藏是包容十方一切世界、一切眾生。既然是包容在一起，這是應緣，還是不

應緣？你說不應緣，怎麼會包容？你說應緣，它無所應啊！像這種高層次的，我不知道

有沒有人辯論到這裡？辯論到這裡的話，其實都是沒有意義的事情。因為如來的自性是

涵容十方一切世界，你說祂應緣，祂無所住；你說祂不應緣，卻可以知道每個人起心動



 5 
 

念你在想什麼。那這樣呢，你用在因明上的論說，講起來其實沒有意義。但是在比較下

階層的修行，在辯經，那天有人在講這個西藏的這些喇嘛他們有一個辯經的課程，到幾

年級就要互相辯。那手一拍，就是把這個問題就丟給你了，丟給你你要去答，那答的對

不對，答也就像我們講舉例的這種說法。講來講去就是，公說公有理，婆說婆有理，到

最後笑成一團，在搞什麼？這對真正修無為法的人，覺得有時候多此一舉。 

 

  「蓋於因明各種規定中，異品須具有『遍無性』方能反顯」，如果你舉不相同的異

品的話，異喻就要遍無性，就是這個我們一般講通分，通分就是普遍性。你的自性應緣，

這個每個不管是什麼都是自性應緣，有物體、沒物體，有情、無情它都會應緣，這自性。

這白板無情類嘛，無情類你敲它，它有沒有應緣？它叩叩叩還是回你啊，它有應緣啊，

所以有情無情都應緣。你如果舉出說：有情是有感情，它會有反應。但是你舉了一個例

子，比如說六道眾生，他有情類，他有反應。如果舉異喻，比如說這個黑板、白板也是

會有反應，會有反應，它是有自性。有自性，哇！這個又跟剛剛講的那個聲音跟瓶子一

樣，這中間就有互相不定之過，你說法不能完全融通。 

 

異品須具有『遍無性』方能反顯，就是說有自性要看成無自性，所以我們常常在講

自性應一切緣，但是要解脫就要觀一切自性應緣之間，沒有一個我，法中無我，所以法

是無常，等等的，然後看它無自性或者無性性。這在佛法在求解脫的時候是要這麼去看

的，但是無性性、無自性之間呢，有沒有法？有啊！所以這個呢，辯論是辯論，你對佛

法這些理念搞懂以後，你要跟人家辯論也可以，你去抓住你的這個說法。 

 

  「如敵者所舉之異品『瓶子』雖以有質礙之故，縱然可以允許說，反過來顯示『聲

音是常』，因為瓶有質礙，聲音是無質礙，所以人家會反過來問你說：「那聲音是常囉，

不應該是無常啊！「然其『質礙性』僅與宗，就是主詞、就是論題，賓詞之『無常』具

有部分異品之關係，這不是直接的。聲音是無常，你質礙也是無常，這兩個來比較的話

呢，這個質礙性的只是在賓詞跟主詞。「賓詞」就是辯論的理由，「宗」是辯論的題目，

這之間無常啊，這部分不一樣的關係。 

 

所以你舉例不要舉這個不一樣的東西來說明同一件事情。如果你說一個人跟一個瓶

子，那這樣來立論應該不會有被人家詰難。你偏偏用五根裡面的聲音，然後來跟瓶子搭

配，那很容易被抓包。所以這個你在理論上來講，它這個無常性呢，都沒有錯！只是說

這個聲音的無常，它是沒有質礙，那是異品，不同樣的東西、類別，其實都是無常的。

那他如果要強以這種理由跟你辯駁掉的話，你就在那裡要說明很多的道理。 

 

    「而異品中復有心、心所亦有部分的關係」，在這個有質礙的無常，跟聲音無質礙

的無常之間呢，心是心王，心所是你的認為這樣、認為那樣的一種習氣、觀念，這兩個

之間是不是應該有一點關係？因為聲音無常，有為法當然無常；那這個瓶子是有質礙，

但是它也是無常啊，因為質礙慢慢會消損啊、會破滅啊，所以它也是無常。這兩個是品

類，異品不同的一種相似性，所以應該有一個部分關係。你要了解你所舉的例子如果是

跨異品的話，那你就要心裡有準備說這個要怎麼說明。「為無質礙性是無常」，如果沒有



 6 
 

質礙性的話，把它看成這瓶子無質礙性是無常，有為法嘛。「亦可以轉證聲音是無質礙，

所以聲音是無常。」聲音沒有質礙，聲音因為是有為的聲音，所以它是無常的。你硬要

說異品之間的關係，用你的心跟心所了解的程度，再加強你的語氣，把它辯轉回來。 

 

   「今敵者，反辯的一方，僅以『瓶之質礙』證為『聲音無常』」，只是用質礙有沒有

來說聲音應該是常。「不以『心、心所之無質礙』，證成『聲之無常』 這中間呢，係由

於缺乏因三相中之『異品遍無性』」三因，三個理由，一個是聲音無常；一個是瓶，質

礙、無常；第三個呢，它是用心跟心所去認識的，聲無質礙，心跟心所也是無質礙。我

們的心王、念頭，我們的習氣毛病也是無質礙，心嘛所以無質礙。那這樣的話，第三個

跟第一個這兩個就比較相像，所以它應該也是無常。所以用「異品遍無性」的觀念，來

說明兩種有質礙的跟無質礙之間的關係，把它連結起來，這樣你可以自圓其說。所以這

個理由，因三相中，而令自己之論點無法確立。如果是缺乏這個理由，因是理由嘛，三

相之中『異品遍無性』的話，你的論點就沒有辦法確立，所以亦無從據以駁斥對方。 

 

    所以這樣你要了解三個東西，一個是主題，一個你舉的例子，然後所舉的例子之間，

是不是相同的品？相同的性質？或者是不相同的性質？如果這個中間沒有都是無性的

話呢，你很難確立這個無常性。所以「遍無性」就是說，自性不能發揮其功用，或者發

揮其功用它不是永遠，這樣才能講無常。空性它就不必講了，空性就空了，你舉聲音，

你舉瓶子，你舉你的心跟心所。如果這三個，心、心所是有為法，但是心、心所跟聲音

是同一類的，所以說無常性，但瓶子是有質礙的，這三個如果最好都是「遍無性」的話，

在異品之間都具有「遍無性」，你就可以把道理講得圓滿，不然的話你會被對方駁斥掉。

這一段就是很標準的一種辯論模式，在這裡說明清楚。至於之間的關係呢，也許你聽得

迷迷糊糊，講的人也講得迷迷糊糊，聽的人也聽得迷迷糊糊，打坐的時候自己思惟一下，

舉幾個例子互相辯、詰難看看，增強你對於因明的認知。 

 

因三相 liṅgasya trairūpyam，又作三向，即於因明三支作法中，凡是正確之因（理

由）所須具備之三種條件，即： 

 

好，上面講的因三相之中的「異品遍無性」。「因三相」這又是什麼意思？一層一層

的學習進去呢，我們對於因明才能夠更了解。「因三相」，「因」就講理由了，你所舉的

理由有三種相，這三種相如果是「遍無性」的話，就很麻煩，會被人家詰難。「因三相」

liṅgasya，ṅ這個是大空音，liṅgasya trairūpyam，本來是 rūpa，rūpa是相，整個句子

叫作三相。也就是說「即於因明三支作法中」，三支——「宗」是講主題，「因」是講理

由，然後這個「喻」，譬喻，是講舉例。那是「同喻」還是舉不同的例子，這又分下去。

所以因明三支作法中，「凡是正確之因」，正確的理由，要具備之下面這三種條件。所以

你在因明辯論的時候你要舉出理由，就加註這三個條件。這三個條件要記一記。 

 

 (1)遍是宗法性，規定因與宗（命題）的主詞（有法）之關係，此係因對宗所應具之

義理。 

 



 7 
 

「遍是宗法性」，「遍」是無所不包括，「宗」就是主題，你不要離開主題去設論，

主題裡面有什麼法性？有為法性或者無為法性，你這個要全部都具足。規定因與宗（命

題）的主詞（有法）之關係，「宗」是命題，然後是有為的關係，「因」是理由，所以「遍

是宗法性」就是命題之間的法性，第一個，你所舉的「因」、理由，應該要從命題的主

詞它的關係呢，此係「因」對「宗」所應具的義理，是你所舉的理由，對於主題所應具

有的法性、義理，你要搞清楚。如果搞不清楚，你講出來的這些辯論法就會出問題，會

被人家詰難，這就「遍是宗法性」。「因」與「宗」這兩個要同樣一個，這個義理相同。  

 

 (2)同品定有性，規定因與同喻（由正面說明之例證）之關係。 

 

第二個，同品定有性，相同的物品、相同的類別，同品要「定」，如果「不定」就

有過了，一下子講這樣、一下子又講那樣，這個「不定」之過。所以你在同品舉例的時

候，一定要確定。好，它規定「因」跟「同喻」之關係。「遍是宗法性」—「因」跟「宗」

主題之關係；第二個「同品定有性」它是規定這個「因」與「喻」之關係，這個要「一

定」，不要「不定」。「不定」就是這樣講也可以、那樣講也可以，那就糟糕了。所以「同

品定有性」，規定因與同喻，這個「喻」是同喻。如果「異喻」的話你可以用反面的說

法，反面的話等於是說，你是有為、是有自性，然後你無為，無為是沒有的、是空的、

虛無的。正面的說明的例證的關係是同喻。  

 

 (3)異品遍無性，規定因與異喻（由反面說明之例證）之關係。蓋於宗、因、喻三

支之中，以因望宗、異喻、同喻等三方時，所構成之關係即因之三相，故又稱三向。 

 

「異品遍無性」，異品要遍無性，「異品」是不同的舉例，它的意思就是說，規定「因」

跟「異喻」反面的說明。「因」與「異喻」反面舉例、舉證之關係。宗、因、喻三者之

間，以因望宗、異喻、同喻等三方面的時候，所構成的關係，即因之三相，又稱為三個

方向，這個要同時兼顧。「宗」、「因」、「喻」，這三個之關係，這等於三支。它是講說以

因，「因」是理由；望宗，「宗」是主題，不能違背主題，你自己提出來立論。那舉了這

個「異喻」（反面的理由）的時候，舉了「同喻」（正面的理由）的時候，舉證的時候，

這是三方面，即因之三相。 

 

如果把因放在中間的話呢，它的三相，第一個對主題(宗)不能違背。另外，因，這

是理由啊，你要舉出來說明你的理由的，「同喻」—正理由，譬喻；那負面的就是「異

喻」，負理由。這三個呢要「遍無性」。這三方向，如果把「因」放在中間，它上對主題

來講，下對你正面的或者反面的舉例，這三個方向之間的關係，你要達到「異品遍無性」，

都不能說「有性」，要「遍無性」，這樣你才不會在辯論之間出現漏洞，所以這幾個關係

你稍微要能夠理解一下。 

 

    第一個我們講的是「遍是宗法性」，第二個講「同品定有性」，第三個講「異品遍無

性」。如果異品你提出「有性」的話，很容易出差錯，所以你要提出正舉例跟負舉例的

時候，要以「遍無性」來說明，來提出答辯比較穩當，不然你會輸掉。就剛剛講的，你



 8 
 

這聲是無形無相的，你的瓶子是有形有相的，那你拿這兩個來講，你當然就是「異品」。

「異品」的話，一個是有品，實際有一個自性；聲音是無常，所以最後無實性。這兩個

講起來到最後就會出問題，人家會詰難。 

 

異法喻云，謂若是常見非所作如虛空等。此中常言表非無常，非所作言表無所作。

故知異喻皆是遮詮。又掌珍論(全稱大乘掌珍論。印度清辯（Bhāvaviveka）著，唐代玄

奘譯。收於大正藏第三十冊。內容為有關空義之論述，係以因明之論法，論破外道、小

乘、大乘有宗之謬見，而證大乘空宗之實義；力倡以遠離有無分別之空智完成八正道、

六波羅蜜。)第一卷云，為遮異品立異法喻，異品無故遮義已成。又第二云又遮詮言遮

止，為勝遮所遮已，功能即盡，無能更表所詮差別。今依大乘一切言說皆是遮詮。 

 

    那再來了解一下「異法喻」。「同法喻」就是舉例相同的，「異法喻」這個又是在怎

麼舉例？就不相同的舉例、反面的舉例，這個也很重要。看這一段，「謂若是常見非所

作如虛空」，如果是常的話，一個人講常見，「常見」就是不變異，不變異就是常見，所

以不變異的只有空，會變異的就是「無常」。如果你是說「常見非所作」，那就是說一個

人舉常見的話，不是自性所作，應屬於無為法，所以「常見非所作」。那這樣應該像虛

空一樣，如虛空。所以常見如虛空，非所作、非自然性所作，屬於無為法。 

 

「此中常言表非無常」，「常」的話呢，你的意思是在表達說「非無常」。「常」等於

是「無常」的反面，所以「常」不等於「無常」，這個大家能夠同意，常言表非無常。「非

所作言表無所作」。「非所作」，就是無所作，所以等於無為法。「故知異喻皆是遮詮」，

如果是不同的譬喻的話呢，你就是在講無為的部分。遮詮，詮是言全的詮，語言、文字，

那來遮語言文字，就是我們偏向於空。因為「常見」是不變異的，不變異是「非所作」，

「非所作」就是無為法，「無為法」是不用語言文字來說明的。所以你舉的例子如果這

樣的話呢，是「遮詮」，偏講空的那一部分。這樣大家了解吧？如果「異喻」的話，一

個原則，它這裡講的，如果是「常見」就是「非所作如虛空」。 

 

「常」的話就表示「非無常」，那「非所作」是表示「無所作」，所以不是無常，是

空、非所作、無為。這三個是不是講來講去都對啊！所以異喻的時候你要舉這三個，雖

然上面講的，「因」對上是「宗(主題)」，你要講清楚，也依這個原則講。然後你要舉例，

那這個下面的「同喻」或「異喻」，在「異喻」的時候，你不要一個講偏空一個講偏有，

那當然是衝突了！要像這裡所講的「常見非所作如虛空」，永遠不變的就「常」，不是一

切自性所做的，所以像虛空，這立論是對。然後你講「常非無常」，這是很清楚了，常

跟無常是不相等的；非所作就代表無所作，那無所作就這個空，空如虛空。這三個、三

方向，都在解釋偏空的一面，那這樣立論的話比較沒有毛病。 

 

好，那再下來講這個《掌珍論》，《掌珍論》也是一本書，我把下面全書內涵把它列

出來了。這裡看這個有稍微黑黑的這些字是說明，它的全名叫作《大乘掌珍論》，加了

一個大乘，大乘佛法的大乘，印度清辯這個人所寫的，表示這個很會辯論。唐代玄奘大

師所翻譯的，收在大正藏第三十冊，內容為有關空義之論述，系以因明之論法，來論破



 9 
 

外道、小乘、大乘有宗之謬見，那他怎麼會破解他們的論說？都是依剛剛講的這幾種原

則在破解它，而證大乘空宗之實義。 

 

努力的在提倡以遠離有無分別之空智，因為修到菩薩道的人會遠離有的辯論、無的

辯論，這些都沒有意義的！這是真正的空智。完成八正道、六波羅蜜，你在修八正道，

以這個不落入有無的分別智來學八正道。你要修六波羅蜜，也要遠離有無這種分別心的

學習六波羅蜜。這講來講去不是在講般若智慧嗎？般若智慧就是這個樣子，一切法無所

有、不可執、不可得。 

 

他就用剛剛我們所講的這些理念，這個「宗、因、喻」，這喻雖然在同一個地方，

它有一個同喻，有一個異喻。這三個，如果宗的話呢，我們剛剛講的是「遍是宗法性」，

這立論，這”是宗”，是這個「宗」的法性；然後「因」呢？這在講這個「同品定有性」。

「因」是理由，「宗」這是主題，同品要「定」，不要「不定」，不要一下子這樣、一下

子那樣，「不定」之過人家抓包了。然後第三階層，對上「宗」、對下「同喻」、「異喻」，

所以這三方向呢，你要利用這個原則，就是說「異品遍無性」，在異品這裡，要符合遍

無性的這種說法。那常見不變異，你說常，所以虛空，無所作、非所作、無為法，這是

常。這個都以遍無性來立論，你這樣就不會出差錯。這些概念都第一次聽到，所以你這

邏輯可能還轉不過來，回去再複習一下，打坐的時候腦筋清楚一點再提出來講一下。大

乘佛法就是以這樣的般若智慧，來遠離一切分別心，來修空觀智，完成八正道、完成六

波羅蜜、完成一切法，從六根、六塵、六識、五蘊、二十空以上到成無上正等覺一樣，

都是用這種概念去說明。 

 

「第一卷云，為遮異品立異法喻」，如果你舉異品的舉例的話，那異法的譬喻怎麼…，

遮就是讓這個異品之間埋隱了，不去顯現它的過錯出來，所以「異品無故遮義已成。」

如果異品我們說遍無性，那等於是遮一切義，不要有「有所有為法」的涵義，不要有「有

所法相」的涵義，那這樣你就見義。那第二在講這個「遮詮言遮止」，這是有為法語言

文字，第二個部分，來遮你的說法上的毛病。「為勝遮所遮已」，你一定要用勝義諦的相，

來遮止蓋住你那些有講而等於是最後沒有講的那種，遮所遮。你不講就沒有辯論，你講

的時候就有漏洞，那你要用這種「勝義諦相」遠離一切法性，來蓋住你所提出來的立論。 

 

那這些「功能即盡，無能更表所詮差別」，這樣淋漓盡致的把有也說成沒有，把空

本來就是空，然後同喻、異喻之間也取得協調，然後理由、主題也不衝突，這樣你就無

能更表所詮差別，不必要去再舉例有所語言文字的，或者講出來也沒有什麼破綻這種差

別相。這是「異法喻」裡面很重要的一些概念。 

 

那下面還舉大乘一切言說皆是離不開遮詮。講了半天跟你講一切法是無所有不可得，

這遮詮。到最後呢一定離不開「遮詮」這兩個字，這樣才是真正的學大乘佛法。所以這

中間你會學到說，過程之間我有所講、我有所說明，但最後都是把它歸入空無。你修行

過程之間有境界、有體會、有什麼，到最後把它推翻掉，都空，這個大乘佛法都這麼講。

好，今天講到這裡。 


